





Copyright 1962 Published by

The Foundation for the Advancement of Educational Materials.



Merry Christmas & Happy New Year 793,319593 Miss Ruth Madonald PAR With sincere greetings and the wish that this book holds The Regional Folk Dances of Thailand some interest for you Mom Dusdi Paribatra Na AyuthATIONAL CENTE Choompol Trikruthbandhu. FOR THE ARTS Uthai Illustrated ACC NO. 93 - 43/09 Mar. A. 1963 DATE 2-12-93

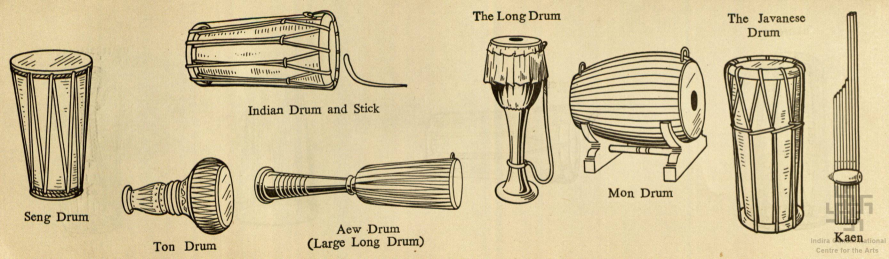
# Preface

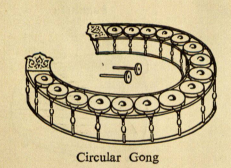
The culture of Thailand differs somewhat from region to region, as different ethnic or tribal groups provide differing traditions and patterns of living. Thai folk dances reflect these basic regional differences, and therefore an account of the dances arranges itself naturally according to geographic regions. Beginning with the north, which is represented by three dances, the booklet next presents four dances from the northeast, then three from the central provinces, and finally three from the far south.

Although in some respects these dances resemble each other, each region has its typical and distinctive characteristics. The dances of the north are marked by a special hand movement, in which the dancer holds her wrists together and swivels her hands in a circular motion without separating the wrists. The

northeastern dancers' hands move actively, but without the touched wrists of the north, and the torso bends and sways in a circular motion. In central Thailand the dancing is strongly influenced by the stylized movements of the classical dance, and so body, hand, and finger movements are in the classical style, graceful and slow. Southern dances call for more movements of the hips and feet than do those of other regions, and are of faster tempo. Their musical accompaniment tends toward the European style and the dances themselves at times seem to use European steps.

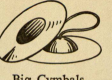
Instruments used in the various regions include the xylophone, the kaen (a reed mouth organ), gong, cymbals, rhythm sticks, and several kinds of drums.



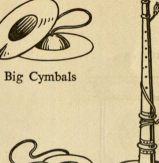




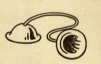








Gong



Ching

(Small Cymbals)





Rhythm Sticks



Small Cymbals



Mon Pipe



For a number of years the author has been working to foster an interest in Thailand's regional dances, some of which have been virtually unknown in Bangkok and are in danger of dying out. She found that nothing at all had been published about these dances, and the compilation of this booklet was undertaken to fill the gap. Most of the information has been obtained from school teachers in all parts of the country. For their invaluable and painstaking research the author wishes to express her deep gratitude and appreciation. She is especially grateful for the interest and support of the American Charities Fund, which sponsored the project and has contributed 15,200 baht for publication costs. She wishes also to thank the Committee for editorial assistance in producing the English version of the text. Special thanks are due to M.R. Suprabhada Kashemsant, who wrote the text in English.

All proceeds from the sale of this booklet go to the Foundation for the Advancement of Educational Materials, to be used for the production of children's books in the Thai language.

Mom Dusdi Paribatra Na Ayuthya.

Managing Director,

The Foundation for the Advancement of Educational Materials

Somprasong School

Bangkok, Thailand. December, 1962.



#### The North

North Thailand, much of which formed the ancient kingdom of Chiengmai, is rich in folk dances (called fawns in the north) of various types. To name a few, there are the Finger Nail Fawn, the Candle Fawn, the Ngiew Fawn, the Witch Doctor or Spirit Fawn, and many hill tribe dances. All these dances, whether native to Chiengmai or introduced from neighboring countries, owe their popularity to Prince Kaew Navarathana, a ruling prince of Chiengmai nearly a century ago, and Princess Dara Rasmi one of the consorts of King Chulalongkorn. They commanded the chief court dancers to introduce new movements and steps based on those of traditional court ballet. These stylized versions of traditional fawn were danced before state visitors. Since that

time, the northern fawn dances have been used not only for their original purpose, to celebrate festivals and religious ceremonies, but also for the entertainment of honored guests.

The musical instruments used originally were the pipe and drum, to which Prince Kaew added the xylophone, the gong and cymbals.

# The Finger Nail Fawn

Perhaps the best known of a northern dances are the Finger Nail Fawn and the closely related Candle Fawn. In these dances the tempo and movements are slow, with eight to tensteps being taken to one movement. The torso is held fairly still, with emphasis on arm and finger movement. A frequently recurring dance figure is the rotation of the hands in opposite directions and the state of the stat

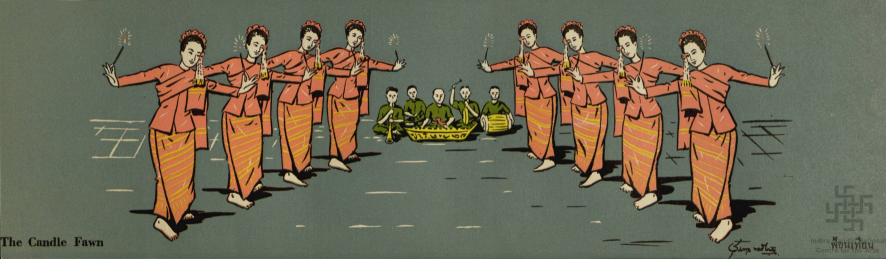


by swiveling them on a base formed by joining the wrists together. These fawn are closely connected with Buddhist religious observances, especially with merit-making customs. Every Buddhist merit-making occasion, such as a temple celebration, has a fawn to go with it, and to participate in the fawn is itself a form of merit-making.

A frequent form of village merit-making is the repairing of the village temple after the rainy season. The completion of repairs is marked by a temple festival, one of whose principal features is the dancing of the fawn. Gifts for the priests are collected, such as medicine, water containers, brooms, robes and money. On festival day these are borne in procession to the temple on splendidly decorated wagons, which are often converted into mobile picture galleries depicting scenes from the life

of the Buddha or from literature. The gift-bearing procession is preceded by a troupe of eight or ten girls dancing the Finger Nail Fawn. At cross roads or at densely populated places the procession stops so that the dancers can execute the more intricate steps of the dance. At the temple another troupe of dancers is on hand to welcome the procession. The two troupes then unite, lead the procession through the gate of the temple grounds, and dance around the temple itself. The distribution of gifts is last on the program, after the dancers have stopped.

The required costume for a Finger Nail Fawn dancer is an upswept hairdo, a flower behind the ear, a long-sleeved jacket, a long, straight skirt with horizontal stripes, and eight-inch-long false finger nails. Each pair of dancers wears the same color dress. Booming long drums beat out the rhythm for the performers.



The Candle Fawn differs from the Finger Nail Fawn only in some of the hand and finger movements. The dancers carry lighted candles between their third and fourth fingers and do not wear false finger nails. This dance is usually performed at night when the lighted candles are most effective.

Learning to dance the fawn is a time-honored tradition in the North for all young girls. When they reach the age of fourteen or fifteen, their mothers customarily take them to the courtyard of the temple, where the women take turns teaching them the art of the dance for a few hours at a time. On moonlit nights, drums resound throughout the temple grounds. Young boys dance and sing to the beat of the drums and young girls practice the fawn while the older members of their families look on. A pretty girl who becomes a good fawn dancer is honored by being chosen as a temple dancer. Come festival time, she has the chance to display her face and figure as well as her dancing abilities, and thus attract potential suitors. The ranks of the temple dancers constantly have to be refilled, for a fawn dancer usually performs only one or two seasons before marrying. It is evident that learning to dance the fawn has both a religious and a social purpose!

# The Ngiew Fawn

The Ngiew Fawn is one the least known of northern dances, but nevertheless perhaps the gayest, though not as graceful as the Finger Nail Fawn. The Ngiew are a people who came originally from the Shan States in Burma, bringing with them a style of dancing which was carefree and masculine. Their fawn



was originally danced only by men, but was modified to suit the court ladies of King Chulalongkorn's day. Thus what is known now as the traditional Ngiew Fawn is actually a happy combination of feminine grace with the free masculine movements of the original dance. The dance movements are still considered more suitable for men, however, because they include swaying and flexing of the upper torso and shoulders, and the dancing alternates with jumping. The dance aims at producing a comical effect.

In the original masculine version, the men's costume was trousers and no shirt, with a turban tied on one side of the head into a half bow. In the modified version, women dancers who participate keep the turban but wear long-sleeved blouses, and skirts wrapped between the legs to resemble trousers but ending in a bustle. Blouses and trousers are in bright, contrasting colors.

Instruments used are the xylophone, gong, drums, and cymbals.

#### The Northeast

Northeasterners are not natural fawn dancers as are the Northerners, but they are talented in poetry and music. Thus northeastern dances are usually accompanied by singing in the native aew style, a chanting of verses with drawnout vocalization at the beginning and end of each verse. Instruments used are also more varied than those of the North, for in addition to drums, cymbals, and gongs, Northeasterners also often use the kaen (a type of reed mouth organ), a stringed instrument called the soong, which is plucked, and rhythm sticks.

There are four distinctive regional dances: the Mo-Lam, the Threshing Pole Dance, the Pu-Thai Fawn, and the Ton Drum Dance, or Ram Ton. The basic movements of all these dances

consist of bending and swaying the torso in a circular motion, waving the arms in front of the body without the finger movements of the classical dances, and forward steps accented by emphatic thrusts of the body, jerking of the legs, and wriggling of the waist and shoulders. The delicate grace of the northern fawn dancers is missing, but it is replaced by an air of simple fun and gaiety.

The dances are usually performed at an annual festival called Boon Bong Fi, which accompanies a rain-making ceremony. The signal for the festival to begin is the lighting of a bamboo rocket (the Bong Fi). Then the musicians begin to play and the dancers get into step. The ceremony is concluded with a fireworks display.



#### The Ram Ton.

Although the origin of the Ram Ton or Ton Drum dance is not definitely known, it is generally believed to come from Nakorn Rajasima (Korat), one of the principal cities of the Northeast. The ton drum is usually made of baked clay, and has a cow hide or a snake skin stretched over one end. As the ton drums beat out the rhythm, aided by cymbals and rhythm sticks, dancers in pairs move slowly around a wide circle, swaying as they move. The dancers do not touch their partners, but use their eyes in a kind of stylized flirtation or courtship. The dancing couples often break out of the circle and dance to the homes of friends and acquaintances.

Men dancers wear trousers and shirt in contrasting color, augmented by a brilliant sash about the waist. Women wear the usual long, straight skirt and long-sleeved blouse, also in contrasting shades, plus a colorful scarf draped over one shoulder. A flower behind the ear completes the costume.

In former times there was no singing to accompany the Ram Ton as there is today. Then the dance came to be used at gatherings of young men and women where popular songs and lyrics specially composed for these occasions were sung. The present day Ram Wong, as introduced by the Fine Arts Department, is a refinement of the Ram Ton.



### The Threshing Pole Dance.

A traditional dance at festivals in the Northeast province of Surin is the Ten Sag or Threshing Pole Dance. Equipment for the dance consists of four wooden poles used in threshing rice, two of the poles measuring two and one half meters in length, and the other two being only one and one half meters long. The shorter poles serve as cross-wise rests for the longer poles, which are clapped together in time to the music by two seated rhythm beaters. The dancers, in couples, dance in a circle around the clapping poles till their turn comes to approach the clappers. They must then step into the space between the poles at the precise moment the rhythm beaters move the poles apart, then dance out before the poles are clapped together. Anyone who misses the beat will be clapped on the ankles by the poles. At times the dancers perform some steps between the poles while the rhythm beaters raise and lower the poles on their cross rests instead of clapping them together.

This dance gives opportunity for competitive skill and quite a lot of teasing. The two rhythm beaters, usually men, are very careful with the female dancers. If one of them misses a beat, the blow she receives from the clapping poles is rarely hard enough to bruise her ankles, whereas an error on the part of a male dancer is punished with a hard knock which causes much merriment.

The steps of the dance are very simple, but the tempo varies. The slower the beat, the more difficult it is to dance to; the fast tempo is the most popular. The dance is usually brought to an end by a skilled male dancer who delights the audience by clowning as he performs the steps.



The accompanying instruments are a pipe and two ton drums, which provide the beat for the clapping poles.

The dancers wear costumes similar to those worn for the Ram Ton. Besides the sash the men also loosely drape a stole from one shoulder across the chest to the other shoulder. The women secure the scarf in a fold at the waist.

In the modern version of this dance practiced in the central provinces, three principal changes are found. A lighter bamboo pole replaces the heavy threshing pole; the simple steps of the classical dance are used instead of the free movement of the Northeast, and the clown ending of the dance is eliminated.

# The Pu-Thai Fawn

The Pu-Thai are former Laotian tribes who settled in the Northeast, mainly in the provinces of Nakorn Panom, Sakolna-

korn, and Udorn. The fawn is performed in the larger villages of these provinces to welcome honored guests. The dancers sing blessings and dance alternately. Customarily this fawn is performed by a large troupe of dancers preceded by a file of drummers. The drums vary in size from the largest, which must be carried by special bearers, to the smallest, which can be thrown like a ball. The drummer strikes the drum in a variety of ways, with his knees, elbows, fists, or heels, as well as with his palms. Large and small cymbals, a gong, and rhythm sticks are also used. The kaen (mouth organ) carries the melody from beginning to end.

The movements of the dance are those described in the introduction to this section, along with an up and down movement of the torso peculiar to this dance. Long false finger nails ten to



twelve inches in length with bright colored pom poms at the tips emphasize the swaying movements of the arms and torso.

The Pu-Thai of each province have different costumes and hair styles. Pu-Thai women from Nakorn Panom cover their hair with turbans, while those from Sakolnakorn and Udorn pile their hair high and use flowers as ornaments. But all wear a similar blouse, which is invariably long-sleeved and black in color. With these the women wear silver necklaces and buttons made of silver coins. Their skirts, also black, are worn long and end in a wide band of embroidery stitched in silver thread.

The Mo-Lam,

The Mo-Lam is a popular form of song-dance typical of the rural villages of the Northeast. It is actually a style of singing to which the dancing is incidental. It originated from the ancient practice of singing the stories of the various incarnations of the Buddha. Later the music of the *kaen* was added as an accompaniment, and other stories and legends and rhymed debates were added to the song repertoire. The singing eventually became a form of courting, and dance movements were included.

The dance movements are very simple. The participants usually sway their torsos and arms in time to the music but confine their foot movements to one spot. It is not an active dance, the main emphasis being on the song. As the Mo-Lam is now basically a courting song, only young unmarried people participate.

A typical Laotian style costume is worn for the Mo-Lam, with the women wearing the traditional long-sleeved black blouse. The long skirts are usually pulled up high at the sides. Hair may be worn in a high chignon ornamented with flowers, or hanging loose with a flower behind the ear.

#### The Central Provinces

The Central Provinces have very few folk dances of their own, due perhaps to the great development of the classical dance in this area. Such folk dances as there are seem to have been adapted from the dances of other regions, with the adaptation essentially a beautifying and sophistication of the bodily movements. Thus the Ton Drum dance became Bangkok's Ram Wong, and another Northeastern dance, the Threshing Pole Dance, became the Central Provinces Bamboo Pole Dance. Although there are several traditional dances, their movements are of the classical type, and they can thus not be considered true folk dances.

### The Long Drum Dance.

The terd terng or long drum is thought to have originated with the Mons, an ancient people some of whose descendants still live in eastern Burma and western Thailand. The Burmese adopted this instrument from the Mons and in turn introduced it into Thailand seventy or eighty years ago, in the reign of King Chulalongkorn. Today the drum is used in Thailand for dances having Burmese characteristics and for certain festivals, such as harvest, homage to Buddha (kathin), and ordination.

A long drum is made from a whole tree trunk carved into the required shape. Cow or goat hide is stretched over one end and is held in place by leather thongs. The drum is then decorated



by gayly colored pleated and frilled cloth. A strap is provided for the drummer, who slings it across his right shoulder so that the drum slants upward and can be manipulated easily. The drummers use their elbows and knees as well as their hands to beat their instruments, and vie with the cymbalists in producing the accompaniment for a lively dance. Rhythm sticks and gongs are also used. Movements of the dance are vigorous and free, with some modifications in the classical style. The tempo and the free movement of the dance are very popular and new dances

are being created for the long drum constantly.

The playing of the long drum is associated with a time of fun and gaiety. In former days it played a special part in the ordination ceremony. Long drums led the procession taking a candidate for the priesthood to the temple. They were beaten at their loudest at the moment the candidate stepped into the temple, thus drowning out the voices of any evil spirit who might try to tempt him away from joining the priesthood.



### The Ram Song

The Song dance or Ram Song has its roots in the Laotain Province of Sam Neua, traditional home of the Song tribe. Like the Pu-Thai, the Song emigrated from Laos into northeastern and central Thailand when Vientiane fell to the Thai armies of King Rama I, nearly two hundred years ago. They are to be found today mainly in the provinces of Pijit, Saraburi, Petchaburi, and Rajaburi. The Songs of these provinces are known as the Black Song or Lao Song Dahm, wearers of black. (A tribe wearing red would be known as Lao Song Dang, wearers of red.)

The dress worn by the Lao Song Dahm resembles that worn by other Thai tribes of Laotian origin, such as the Pu-Thai. The women wear the long-sleeved black blouse and long skirt, but Song women wear their skirts gathered up high in front. They are fond of silver ornaments, such as bracelets, anklets, necklaces, and buttons of silver coins. The men wear jackets like the

Chinese jacket, but tied with string instead of buttoned down the front. They wear trousers rather than sarong and on festive occasions wear a stole thrown across the shoulders. Teen-age girls wear their hair at shoulder length. At the age of twenty, a woman puts her hair up in a chignon twisted to one side, but with one coil of hair sticking out to show she is unmarried. A married woman knots her hair neatly.

At festival time, men and women gather to dance in a communal courtyard in the center of the village. They dance in couples, their basic movements consisting of swaying their bodies and moving their hands and arms up and down. A soloist, sometimes male, sometimes female, sings lyrics in praise of love or beauty to the accompaniment of a kaen. There are no other instruments; the audience claps its hands to help the dancers maintain the rhythm. Sometimes a group of male and female

entre for the Art

singers sing courting songs and clap the rhythm while gently swaying in a standing position. When finished singing, they will dance about, then alternate the singing and dancing.

### The Sword Dance or Art of Self Defense

A form of art that is uniquely Thai is that of "Self-Defense." This comprises boxing and the use of the sabre and staff, as taught from generation to generation with few changes down to this day and age. Originating in the era when Sukhothai was the capital of Thailand, it was developed into a fine art when Ayuthya replaced Sukhothai as the seat of government. Pra Chao Sua (The Tiger King) appreciated it so much that command contests were often held for his pleasure. Again, history tells us of another golden age of the art in the reign of King Chulalongkorn. Self-defense contestants would duel before the King on every possible occasion, including tonsure ceremonies and cremations. It was during the reign of this fifth king of the Bangkok era that several groups achieved prominence. From these, came two outstanding teachers, Kru (teacher) Sri and Kru Chid. Lieutenant Commander Charoen Trairat studied under these two experts and afterwards set up his own group which he called Suan Anand. This group later became known as the Sri Trairat with headquarters at Tumbon Chang Lor, Dhonburi. This is the only group trained in the authentic traditions of the ancient art in the entire kingdom.

To get back to history and the origin of the art, it is necessary to point out the fact that it began as a means of prepar-



ing for war. In times of peace every able-bodied man, with no exception, was called upon to be as proficient as possible in the use of all known weapons. As practising was compulsory it was only natural for friendly duels and matches to be arranged that would bring out the champions who were judged by their beauty of movement as well as bravery. These tournaments also served as morale boosters apart from the pleasure they gave. It was specifically understood by the contestants that duels were of a friendly nature, therefore the choice of weapons was towards those that were not so likely to cause wounds, such as soft sabres, or padded swords. The modern age tends towards realism, hence swords of cane or steel, which provide for more thrills.

Before coming to grips, both parties perform a ritual

dance to the accompaniment of a pipe and a drum. The first movement of the dance is the honoring of the teacher who taught the art (if performed before the king, he must be honored too, according to custom). A triple reason exists for the preliminary dance; one, to enable the opponents to assess each other's skill, another, to build up their courage, and lastly, it gives each man the opportunity to check up on the other to see that no protecting armour or padded quilt is worn. Presumably, one who is encumbered by such safety devices would not be a light dancer.

The accompaniment and the movements of the dance (called Mai Rum) differ according to the weapons used. The instruments used are the Javanese pipe, the Javanese drum and small cymbals to give the beat.

### The South

Except for a dance called the Manora, forerunner of the well-known Thai classical dance, the only folk dances of southern Thailand are those of the Muslim Thai. These dances have come from other countries and their style shows western influence. The performers use leg, foot, and arm movements similar to those used in European folk dances. The tempo of the music, unlike that of other parts of the country, is fast.

The Muslim Thai men wear a turban wrapped neatly about the head, a long-sleeved, high collared jacket, pants and a short sarong. The women wear a colorfully patterned skirt and long-sleeved cutaway jacket. The materials and designs show Malayan or Indonesian characteristics.

# The Rong Ngeng.

The Rong Ngeng is a folk dance of the four southern, or Muslim, provinces of Thailand. It was brought from Indonesia by Malayan actors about forty years ago. It is danced as an accompaniment to several different songs, each song having its own dance variation.

Originally, the Rong Ngeng was a popular Indonesian court dance. Beautiful court ladies were trained to dance it with guests at royal parties. The dance first appeared in south Thailand with a dance drama called Ma Yong, introduced by Malayan actors. The Rong Ngeng was danced during the intermissions of the drama, and members of the audience were invited



to join in the dance. Finally it became so popular that it developed into one of the folk dances of the region.

The Rong Ngeng is danced to various folk songs whose basic rhythm rather resembles that of a samba. The melody is carried by a guitar or violin, with gongs and drums beating out the rhythm. The lyrics are usually sung in the Thai-Muslim dialect and each song has its own distinctive rhythm and dance steps. The basic steps were probably derived from the Portuguese, which accounts for a certain similarity to western dancing, especially in the foot and hip movements. The arm and hand movements are graceful but not stylized in the classical manner. Even though the male and female dancers sing a courting song while dancing together, they never touch each other. A modern variation of the dance permits the crossing of a single finger between a man and a woman as they perform the dance together.

# The Sapin Dance.

This dance of Arabian origin was brought to southern Thailand by Malayans who taught it to the Muslim Thai. It is not so popular as the Rong Ngeng, hence is performed only rarely. It may be performed at especially happy occasions, such as weddings. It is not considered a social dance for men and women as is the Rong Ngeng, and the dancers are usually men. They maintain an almost military bearing in the dance, with the torso held rigid and with very little arm movement.

The instruments vary with each locale. Sometimes the instruments, as well as the tunes and rhythms, are those of west-



The Sapin Dance

ern Malaya. In Sungaikolog district the entire accompaniment is provided by a set of drums beating out the rhythm in unison.

## The Dagger Dance.

The dagger dance of the South takes the form of a mock duel using the Malayan *kris*, a two edged steel knife about eight inches long with a handle of ivory, wood, or horn. The dueler has the choice of using a single *kris* in one hand or two *kris*, one in each hand. As in Thai boxing, the opponents begin

with a warm-up dance and pay reverence to their instructors. The movements of the dance tend toward the Balinese style and simulate actual fighting. The tempo slows down or quickens according to the progress of the duel. Besides using their daggers, the opponents can bring their arms and legs in to play as they wish. The musical instruments used are an Indian flute, two Indian drums, and a gong.

This dance is performed only on special occasions, such as a royal command performance or a state visit.



ศิลปการพ้อนรำพื้นเมืองของไทย

ราบราม โด ว่าดัภาพ โด

โดย หมอมคุษฎ บรพคร โดย ชุมพล กรครุฑพันธุ์

(สงวนถิขสิท

ณ อยุธยา

INDIRA GANDHI
NATIONAL CENTRE
FOR THE ARTS

ACC NO. 93- 43109

DATE 2-12-93

entre for the Arts



มูลนิธิจัดหาอุปกรณ์เพื่อการศึกษาสำหรับเด็ก ผู้จัดพิมพ์จำหน่าย



### คำนำ

การรวบรวมเนื้อความเกี่ยวกับศิลปพื้อนรำพื้นเมืองภาคต่าง ๆ ของไทยนี้ เบ็นไปอย่างยากลำบากเพราะขาดตำรับคำรา ขาดทั้งผู้สนใจและผู้สามารถ จดจำหรือรักษาเค้าเงื่อนเดิมไว้ให้ตรงความจริงที่สุด ผู้รวบรวมจำต้องอาศัยการ ไถ่ถามผู้ที่เคยฝึกฝนทางนี้มาโดยเฉพาะจากภาคต่าง ๆ ของแต่ละภาคนั้นเอง

ศิลปพื้อนรำพื้นเมืองนี้เป็นสิ่งที่เรายังไม่มีการพื้นฟูกันอย่างจริงจัง อาจจะ เป็นเพราะต่างอิดหนาระอาใจว่าการพ้อนรำพื้นเมืองมีลักษณะละครรำปนเปกันจน หาเค้าเงื่อนเดิมได้น้อยก็ได้ หลังจากผู้รวบรวมได้พยายามผีกฝนด้วยตนเอง อีก ทั้งสอบสวนดุลีลาและกระบวนการรำจากครูหลาย ๆ ท่านก็เห็นว่า เค้าเงื่อนเดิม ของแต่ละชนิดนั้นยังคงมีอยู่ไม่น้อย แม้จะมีผู้คิดเปลี่ยนแปลงและสอดใส่ท่ารำ หรือแปรขบวนให้แปลกออกไปก็ตาม ท่ารำเหล่านั้นก็มีได้ลบเลือนไปจนหาเค้า เดิมไม่ได้เลย เป็นต้นว่าท่าพ้อนเล็บและพ้อนเทียนของภากเหนือตามแบบอย่าง ในค้มเจ้าหลวงเจ้าแก้วนวรัฐ และในวังของเจ้าดารารัศมี แม้จะมีท่าละครปนเป อยู่ไม่น้อย แต่ก็ยังรักษาท่วงที่และลักษณะเชื้องกรายหลายประการที่ยังคงเรียก ได้ว่าเป็นของชาวเวียงเหนือมาแต่เดิม เช่นการหมนมือควงเล็บและการย่อตัวก้าว เท้าตามจังหวะเป็นต้น ส่วนภาคอีสานนั้นก็มีท่าเชิ้ง (ทำวาดวงแขนและมือ โดยไม่จีบให้ผ่านศีรษะแล้วกรายเป็นวงใหญ่ ๆ จนถึงเอวและไหล่ พร้อมกับ โยกตัวไปมาตามจังหวะเพลง) มีทั้งคืดขาและขยับสะโพก แต่ก็มีจืบมือและ กรายแขนอย่างละครปนอย่ด้วย สำหรับภาคใต้ยกเว้นมโนราห์แล้วศิลปของ ภาคนี้ก็ผิดแปลกไปจากการพ้อนรำภาคอื่น ๆ มาก เพราะเป็นศิลปที่รับมาจาก ชาวมลายุบ้าง และจากชาวตะวันตกผ่านมาทางมลายุบ้าง เช่น รองเง็ง ซำเบ็ญ มีการก้าวเท้าขยับใหล่ ขยับสะโพก ใช้เพลงจังหวะเร็ว เป็นค้น ส่วนภาคกลาง นิยมคัดแปลงศิลปภาคอื่น (เช่น รำโทนเป็นรำวง เต้นสากกลายเป็นรำลาวกระ-

ทบไม้) การแปรขบวนก็ค่อนข้างจะสมัยใหม่ กระเดียดไปทางฝรั่งจนบางครั้ง ก็เรียกว่าระบำ เช่นระบำกลองยาว นับว่าแปลกเป็นอีกรสหนึ่ง

การแบ่งประเภทว่าการพ้อนรำชนิดใดมาจากภาคใดนั้น ผู้รวบรวมแบ่ง ตามกำเนิดเดิมของแต่ละชนิด เป็นต้นว่ารำวง ถึงแม้แพร่หลายทางภาคกลาง ก่อนแหล่งอื่น แต่มีเค้าเงื่อนมาจากรำโทนของภาคอีสาน ผู้รวบรวมจึงแยกไว้ ให้อยู่ในภาคอีสาน

ผู้รวบรวมหวังเป็นอย่างยิ่งว่าหนังสือเล่มนี้แม้จะมีข้อเท็จจริง ไม่กว้างขวาง และลิกซึ่งเท่าใจปรารถนา เพราะขาดผู้รู้ ทั้งเนื้อที่ก็จำกัด แต่ก็ได้หวังไว้ในใจว่า จะช่วยชี้ช่องให้ผู้ที่สนใจ และมีความรู้ ได้ ทักท้วงต่อเติม และ คั้นคว้าให้ หมดจด กรบครันกว่านี้ เป็นการประดับสุติบัญญาแก่บตรหลางของเราต่อไปกายหลัง

ครบครันกว่านี้ เป็นการประดับสติปัญญาแก่บุตรหลานของเราต่อไปภายหลัง ผู้เขียนในนามของมูลนิธิจัดหาอุปกรณ์เพื่อการศึกษาสำหรับเด็ก ขอขอบ-พระคุณคณะกรรมการ American Charities Fund ที่ได้บริจาคเงิน 🚓 🗫 เข้าท จัดพิมพ์หนังสือนขึ้นเป็นเล่มอย่างสวยงาม เพื่อหารายได้ให้มูลนิธิ

ได้จัดเป็นทนหมนเวียนสำหรับพิมพ์หนังสือเล่มต่อไป นับเป็นประโยชน์ทางการ ศึกษาอย่างยิ่ง นอกจากนี้ผู้เขียนขอกราบขอบพระคุณ พระยาอนุมา อาจารย์ กำหัย ทองหล่อ ที่ได้สละเวลาทักทั่วงและแก้ไขข้อเท็จจริงให้อย่างดียิ่ง และอีกทั้งท่านผู้มีนามข้างล่างนี้ในฐานะเป็นผู้ฝึกซ้อมลีลาการพ้อนรำและให้คำ-อธิบายประกอบอย่างดีแก่ผู้เขียน คณปราณี นาควัชระ, อาจารย์พนอ กำเนิดกาญจน์, คุณกมล เกตุศิริ, นางสมสนิท เปรมไทย, ครูบัวข้อย กัมพลาศิริ, อาจารขัมนูญ (ทองสุข) ใตรรัตน์, อาจารขัทองหล่อ ไตรรัตน์, ครูเจ๊ะสตาปอ อาแว, ครูจรูญ รัตนอุดม, ครูตีเมาะ โชติอุทัย, นายวิศิษฏ์ อุมา, นายยะปาร์ สุหลง,

หม่อมดุษฎี บริพัตร ณ อยุธยา กรรมการผู้จัดการมูลนิธิ ข

โรงเรียนสมประสงค์ ชั้นวาคม ๒๕๐๕



#### ภาคกลาง

ภาคกลาง การพ้อนรำพื้นเมืองภาคกลางนั้นมีน้อยเต็มที่ (อาจเบ็นเพราะ ว่ามีการรำละครเบ็นศิลปขอดเชี่ยมอยู่แล้วก็ได้) มักเก็บตกศิลปจากภาคอื่นมา แปลงให้สวยงามรัดกุม เช่น รำโทนแปลงเป็นรำวง เต้นสากแปลงเป็น ลาวกระทบไม้ ส่วนรำสินวลและลาวแพน เป็นของเก่า นิยมรำกันมาแต่เดิม แต่โดยเหตุที่ลีลากระเดียดในทางละครรำมากจึงมีลักษณะพื้นเมืองเพียงครึ่งเดียว เรานับเนื่องเป็นการพ้อนรำภาคกลางก็เพราะนิยมกันในภาคกลางนี้มาก

## ชุดเถิดเทิง (ระบำกลองยาว)

กลองยาวนั้น เข้าใจกันว่า เดิมเป็นของมอญ พม่ารับไว้เป็นมรดกแพร่ เข้ามาในประเทศไทยเมื่อ ๑๐ – ๑๐ ปี่มาแล้ว (สมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอม-

เกล้าเจ้าอยู่หัว) โดยมีหม่องสไดวงชาวพม่าเป็นผู้นำมา หม่องสไดวงตั้งบ้าน เรือนอยู่ตำบลวัดมหรรณ์ ไทยนิยมใช้กลองยาวกำกับเพลงที่มีลักษณะเป็นพบ่า เช่น พมาราขวาน นอกจากใช้กลองชนิดนี้ประกอบในวงคนตรี ยังใช้ในโอกาส รื่นเริงต่าง ๆ เช่นบวชนาค โดยเฉพาะตอนนาคเข้าโบสถ์ เพราะเชื่อว่าเมื่อมี มารผจญเสียงกลองดังกลบหูนั้น สามารถไล่ผีไปได้ ขบวนแห่นั้นใช้กลองยาว อย่างเล็กหลายใบ มีฉาบเล็ก, กรับ, โหม่ง สลับแทนเครื่องดนตรี หน้ำทับ กลองยาวนั้น พลิกแพลงไปตามใจชอบของผู้เล่น วิถีตีก็คริกครื่นมาก ใช้ ศอกบ้าง เข่าบ้าง รำล่อกับฉาบ การเล่นกลองยาวนั้นจึงกลายเป็นเรื่อ ความสนกสนานด้วย

การเล่นกลองขาว บางท้องถิ่นก็เรียกว่า เถิดเทิงหรือเทิ่งบองตามเสียงคื ที่หน้ากลองนั้นเอง (คือ เมื่อใช้หน้ามือตีที่หน้ากลอง ก็เสียงดัง เทิง กำผ่ามือ ตีตรงหัว ก็เสียงดัง บอง)





The Ram Song

entre for the Afris

ทางภาคกลาง กรมศิลปากรเอาการเล่นกลองยาวมาดัดแปลงเป็นระบำ (เพราะมีกระโดดโลดเต้นมาก มีลีลาและกระบวนสวยงาม เป็นที่นิยมกันบัจจุบันนี้.)

#### ราโซ่ง

โช่งมีพื้นเพเดิมในแขวงหัวพันทั้งห้าทั้งหก หรือแขวงชำเหนือในประเทศ ลาว เมื่อไทยดีเวียงจันทน์ได้ในสมัยรัชกาลที่ a ลาวก็อพยพเข้ามาในเขตประ-เทศไทยเป็นอันมาก

โช่งเป็นลาวสาขาหนึ่งที่อพยพเข้ามาแต่ครั้งนั้น ตั้งถิ่นฐานอยู่ในภาค อีสานและภาคกลาง เช่น จังหวัดพิจิตร, นครสวรรค์, สระบุรี, เพชรบุรี, ราชบุรี เป็นต้น โช่งที่อยู่ในเพชรบุรีและราชบุรีเรียกว่า โช่งดำ (หรือเพี้ยน เบ็นลาวชงดำ สันนิษฐานว่าคงเบ็นเพราะการแต่งกายของพวกนี้เป็นสีดำ ถ้า แต่งกายแดงก็เรียกชงแดง)

หนุ่มสาวแต่งกายหลายแบบคล้าย ๆ ไทยลาวสาขาอื่น มีพวกผู้ไทยดำและ ลาวพวนเป็นต้น คือนิยมสีดำ เกล้าผมสูงและนิยมเครื่องประดับเป็นเงิน เช่น กำไลมือเงิน กำไลเท้าเงิน กระคุมทำด้วยเหรียญเงิน ชายใส่เสื้อกุยเฮง ผ่าอก ผูกกุ๊บแทนกระคุม ใส่กางเกงขายาว เวลาไปเที่ยวคล้องผ้าสองชาย หญิงถลก ผ้าด้านหน้าค่อนข้างสูง หญิงสาวรุ่น ๆ นิยมไว้ผมประบา อายุพัน ๒๐ แล้วก็มุ่น มวยสูงเอียงไปข้างหนึ่ง ปล่อยปลายผมให้ชื่ออกมาจากมวย ถ้าเป็นหญิงมีเรือน แล้ว ก็มนใว้เรียบร้อย

เครื่องนุ่งหมเหล่านี้ โช่งทำขึ้นใช้เองในครัวเรือนทั้งสิ้น เมื่อว่างจากการ ทำนา ผู้หญิงก็ปั่นฝ้ายทอผ้า ผู้ชายก็จักสานของใช้ต่าง ๆ ในครัวเรือนตน เช่น กระบง หรือกระหลิบ

เทศกาลต่าง ๆ ชายหญิงก็มาชมนมพื้อนรำกันกลางหมู่บ้าน มีการเล่น

ท่าง ๆ ขึ่ม้าทรงเมือง รำลูกช่วงชัย ขณะที่พ้อนรำกันเป็นลู่ ๆ นั้น บางที่ ก็มีคนร้องเคี่ยว เป็นหญิงก็ได้ ชายก็ได้คลอไปกับแคน มีเนื้อร้องเป็นสำนวน ชมโฉม คร่ำครวญถึงความรัก บางทีก็แบ่งเป็นผ่ายหญิง ผ่ายชาย ร้องประกอบ คลอไปกับแคน การรำเข้าหยอกกันแบบลำตัดเช่น เดียวกัน มีปรบมือกำกับ จังหวะ ไม่ใช้เครื่องเคาะจังหวะอื่น ๆ เลย.

### ศิลปบ้องกันตัว

สิลปบ้องกันตัวของไทยนั้นได้แก่ มวยและกระบี่กระบอง นับเป็นศิลป ของไทยโดยแท้ และบัจจุบันนี้ก็ยังคงรักษาเค้าเงื่อนเดิมไว้ได้มากที่สุด เริ่มมีมา ทั้งแต่ครั้งสมัยสโขทัยและฟื้นฟูได้อย่างรุ่งเรื่องที่สุดในสมัยอยุธยา โดยเฉพาะ สมัยพระเจ้าเสือ มีการประลองผีมือหน้าที่นั่งเสมอ การฟื้นฟูครั้งหลังที่สุดมีใน รัชกาลที่ ๕ มีมวยและกระบี่กระบองหน้าที่นั่งทุกงาน (เช่นงานพระเมร, งาน โสกันท์และงานอื่นๆ) ในสมัยนั้นมีกระบี่กระบองที่มีชื่อเสียงหลายคณะ ครูที่มีชื่อ เสียงสมัยนั้นสองท่านชื่อครูศรีและครูชิตได้ถ่ายทอดวิชาให้แก่ น.ต. เจริญ ไตร-รัตน์ ผู้ตั้งคณะใหม่เรียกว่าคณะสวนอนันต์ ซึ่งต่อมาเปลี่ยนเป็นคณะครีไตรรัตน์ อยู่ตำบลบ้านชางหล่อ ธนบุรี นับเป็นคณะแรกและคณะเดียวที่รับมรดกเดิมให้ ตกทอดกันมาตราบเท่าทุกวันนี้

ที่เรียกว่ากระบี่กระบองนั้น หมายถึงอาวุช 🖶 ประเภท ประเภทกระบองได้



แก่อาวุธที่เป็นไม้ขาวทั้งหมด มีหอก แหลน หลาว ข ประเภทกระบี่ได้แก่อาวุธ สับทั้งหมด เช่น ดาบ กระบี่

การฝึกฝนศิลปบ้องกันตัวแต่โบราณนั้น ถือเบ็นการฝึกข้อมเตรียมตัวเพื่อ เข้าสนามรบ ชายชาตรีทุกผู้ทุกนามควรต้องได้เรียนรู้เพลงอาวุธทุกชนิดไว้ให้ สันทัด ในยามสงบก็มีการแสดง เพื่อเผยแพร่ความดึงกมและความเก่งกล้า ของผู้ที่สามารถเป็นการบำรุงขวัญ และเพื่อความสนุกสนานด้วย แต่การแสดง ศิลปบ้องกันตัวสมัยโบราณนั้นเป็นการฝึกอาวุธมากกว่าการต่อสู้กันจริง ๆ อาวุธ ก็ใช้อาวุธที่เป็นอันตรายได้น้อย เช่น ใช้กระบี่อ่อน ดาบนวม เบ็นต้น แต่การ

แสดงบัจจุบันนี้เพื่อจะให้หวาดเสียวจริงจังและสมเหตุสมผลมากขึ้น ก็ได้เปลี่ยน อาวุชเบ็นดาบหวายบ้าง ดาบเหล็กบ้าง เพื่อจะได้ฟาดพีนกันให้ถึงใจ ก่อนการแสดงการต่อสู้ผู้แสดงต้องรำเข้าปีเข้ากลองเสียก่อน เริ่มด้วยการ

ใหว้คร (ถ้าแสดงหน้าที่นั่งก็มีการถวายบังคมตามธรรมเนียม) การที่ต้องรำ เข้าปีเข้ากลองก็เพื่อต่างฝ่ายต่างจะได้ดูชั้นเชิงของกันและกัน อีกทั้งเป็นการปลุก ใจตนเองให้ฮิกเห็ม เมื่อผู้รายกแขนยกขาขึ้นรำแล้วต่างผ่ายก็จะได้ดูว่าผ่ายตรง ข้ามนั้นทางริต มีใส่เกราะใส่นวมบ้างหรือไม่ เพลงที่ใช้รำและท่วงที่ลีลาที่รำ (เรียกว่าไม้ร้ำ) แตกต่างออกไปตาม ประเภทของอาวุธที่ใช้ เป็นต้นว่า รำกระบี ก็มีท่าหักใยบัว ท่าไก่งศร เป็นต้น เพลงกระบี่ใช้เพลงสองชั้น เพลงสำหรับรำ ดาบสองมือก็ใช้เพลงมอญโยนดาบหรือมอญรำดาบ เพลงง้าวก็ใช้ประเภทเพลง

ชมดงหรือโลม เช่นนี้เป็นต้น เครื่องดนตรีที่ใช้ก็มี ปีชวา มีกลองแขกและถิ่งกำกับจังหวะ.





#### ภาคเหนือ

เบ็นที่รู้จักดีว่า ศิลปการร่ายรำแบบพื้นเมืองของชาวเหนือมีหลายชนิด เช่น พือนเล็บ, พือนเทียน, พือนเงี้ยว, พือนโยคี, พือนผืมด, พือนม่านมุ้ย-เชียงตา

ทั้งหมดนี้ ไม่ว่าจะเบ็นพื้อนตามประเพณีเดิมข่องชาวเชียงใหม่หรือชาว ต่างประเทศ เจ้าแก้วเนาวรัฐ เจ้าครองนครเชียงใหม่ และเจ้าดารารัศมี พระ-ชายาองค์หนึ่งของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (เรียกกันติดปาก ว่า พระราชชายา) ได้ให้ช่างพื้อนประจำคุ้มดัดแปลงให้สวยงามโดยผสมผสาน ท่ารำละครในไปบ้างไว้รับแขกบ้านแขกเมือง แต่สมัยของท่านการพื้อนต่าง ๆ จึงมิใช่เบ็นงานช่วยบุญหรือฉลองตรุษเทศกาลต่าง ๆ หรือบวงสรวงเทวดาเท่านั้น ขังใช้ต้อนรับอาคันตกะที่มีเกียรติเป็นประเพณีมาตราบทุกวันนี้.

### พื่อนเล็บ, พื่อนเทียน

เมื่อกล่าวถึงพื้อนเล็บหรือพื้อนเที่ยนแล้ว ก็ต้องกล่าวถึงประเพณีการทำบุญ ทางภาคเหนือคู่กันไปด้วย เพราะทุกครั้งที่มีการทำบุญ เช่น ฉลองโบสถ์วิหาร ก็มีพื้อนเสมอไป โดยถือว่า การพื้อนเบ็นการได้บุญด้วย

เมื่อพ้นฤดูทำนาแล้ว ชาวบ้านต่างก็มุ่งหน้าทำบุญ มีการบุรณะวัดเป็นต้น ถ้าเห็นหมู่บ้านใดบุรณะวัดเรียบร้อยแล้ว ก็นิยมบอกบุญไปยังหมู่บ้านอื่นให้มา ช่วยกันทำบุญฉลอง (การทำบุญฉลองนี้เรียกว่า "ปอย") ตกแต่งเครื่องไทย-ทาน (เรียกว่า "คัวตาน") ประกอบไปด้วยเครื่องอัฐบริชารนานาจิปาถะ (ตั้ง แต่ไม้กวาด, หม้อน้ำ, ยาและเงินทอง ฯล ฯ) บรรจุรถมีล้อเลื่อน ตกแต่ง อย่างสวยงาม เป็นปราสาทบ้าง วาดภาพประกอบตามขอบรถ เป็นภาพพุทธ-





ประวัติบ้าง ชาดกบ้าง ใช้เวลาทำอย่างประณีตบรรจง(ประมาณ ๒ อาทิตย์)เสร็จ แล้วก็แห่คัวตานมาถวายวัดมีผู้หญิงพื้อนน้ำหน้ามาประมาณ ส ถึง ๑๐ คน หญิง สาวเหล่านี้เกล้าผมทรงสุง ทัดดอกเอื้อง ใส่เสื้อทรงกระบอกแขนยาว นุ่งผ้าชิ้น ลายขวาง สวมเล็บมือยาว สน้ำ เหมือนกันเป็นคู่ ๆ มีกลองเถิดเทิงคุมจังหวะ ด้วย หยุดพือนเป็นระยะไป (เช่นบริเวณสี่แยกหรือบริเวณที่ผู้คนหนาแน่น) เมื่อถึงวัดที่มีงานฉลอง ก็มีช่างพ้อนอีกชดหนึ่งพ้อนรับอยู่ แล้วทั้งสองก็พื้อน รวมหมู่กัน น้ำขบวนเข้าวัด ต่อมาจึงพื้อนไปรอบบริเวณโบสถ์ เสร็จแล้วจึง นำเครื่องไทยทานต่าง ๆ ถวายวัด

ตนตรีที่ใช้ประกอบนี้ นอกจากกลองยาวอย่างใหญ่หรือกลองแอว (บางที่ ยาวกว่าสามวา) ก็มี ปีมอญ, ตะโพนมอญ, กลองตลด, ฉาบใหญ่, ฉึ่งและโหม่ง ช่างพื้อนที่สวมเล็บยาวแปดนิ้ว เรียกว่าช่างพื้อนเล็บ ส่วนช่างพื้อนเทียน นั้น ก็คืบเทียนไว้ระหว่างนิ้วชี้และนิ้วกลางไว้ทั้งสองมือ

การพื้อนนี้นิยมหัดสืบต่อกันมา โดยเป็นประเพณีว่า หญิงสาวพึ่งผีกหัด ไว้ทุกคน ฉะนั้นพอเด็กหญิงอายุได้ ๑๔ – ๑๕บี่ มารดาต่างก็นำบตรีของตนไป ยังบริเวณวัดที่ตนทำบญเป็นประจำ มีผู้หญิงมือายุผลัดกันสอนให้ลูกหลานคนละ - ๒ ชั่วโมง คืนข้างขึ้นก็จะได้ยินเสียงกลองเถิดเทิงไปทั่วบริเวณลานวัด เต็ก หนุ่มก็จะขับลำทำเพลงไปตามจังหวะ หญิงสาวก็หัดพื้อนไป ล้วนอยู่ในสายตา นี้ใหญ่สิ้นทุกคน เด็กสาวคนใดหน้าตาสวยงาม ทั้งมีผีมือในการพ้อนก็จะได้รับ เลือกเป็นชางพื้อนประจำวัด เวลาทำบุญฉลองวัดก็จะได้มีโอกาสแสดงความงาม ของใบหน้าทรวดทรง และท่วงที่การรำ ชายใดได้เห็นเกิดพึงใจ ก็จะติดต่อ ทาบทามไว้เป็นคู่ ช่างพื้อนส่วนมากได้พื้อนกันปีละครั้งสองครั้ง แล้วก็มีค่ไป จึงต้องหัดตัวแทนกันไม่ขาดระยะ ดังนั้น การฟ้อนนอกจากเบ็นการทำบณ ยังเบ็นโอกาสได้เลือกค่โดยปริยายอีกด้วย.



### พื้อนเงียว

เป็นนาฏศิลป์ของชาวเงี้ยวหรือไทยใหญ่ เจ้าแก้วเนาวรัฐนำเข้ามาแล้วให้ กรูประจำคุ้มดัดแปลงโดยผสมท่าฟ้อนเล็บใส่ไปด้วย ชาวเชียงใหม่นิยมมีช่าง-ฟ้อนเงี้ยวตามหลังขบวนแห่คัวตาน ทำรำเหมาะสำหรับผู้ชายมากกว่าผู้หญิง มี ร้อง มีกระโดด มีรำ สลับกันไป ท่วงที่ติดตลก น่าสนุกสนาน ทำนองเพลงที่ใช้เป็นทำนองคุ้นหูคนไทยส่วนมาก เนื่อร้องส่วนหนึ่งเป็น การอวยชัยให้พร อีกส่วนหนึ่งเป็นคำหยอกเข้าไม่มีสาระอะไร ทั้งยากที่จะแปล ออกมาเป็นภาษาไทยกลางอีกด้วย ดนตรีที่ใช้ มีระนาด, ตะโพนมอญ, ฉาบใหญ่, ฉึ่ง, โหม่ง และฆ้องวง.





### ภาคใต้

การฟ้อนรำภาคใต้นั้น นอกจากมโนราห์แล้ว ก็มีแต่การเต้นรำของ ไทยมุสลิมเท่านั้น ที่ใช้คำว่า เต้นรำ ก็เพราะใช้ขาและเท้าแบบฝรั่ง ดนตรีก็มี จังหวะเร่ง ผิดกับภาคอื่นมาก.

### เต้นรองเจ็ง

รองเจ็งนี้เป็นการเต้นพื้นเมืองของไทยอิสลามใน ๔ จังหวัดภาคใต้ แพร่มา จากเกาะชวา และสุมาตรา เข้าใจว่าพวกละครชาวมลายู (บังสวัน) นำเข้ามา เมื่อประมาณ ๔๐ ปี (ราว ๆ พ.ศ. ๒๔๖๕)

เมื่อประมาณ ๔๐ ปี (ราว ๆ พ.ศ. ๒๔๒๕)
เดิมที่เป็นการเต้นที่นิยมในรั้วในวัง โดยให้มีการฝึกหัดหญิงสาวที่มีหน้าตา
สายงามเพื่อเป็นคู่เต้นกับอาคันตุกะที่มาในงานเลี้ยง ต่อมาเมื่อคณะละครมลายูนำ
ละครรำที่เรียกว่ามะโย่งเข้ามา ก็ให้มีการเต้นรองเง็งสลับฉาก ต่อมาก็มีการเชิญ
คนดูมาเต้นร่วมสนกด้วย ในขั้นสดท้าย เมื่อมีคนนิยมการเต้นรองเง็งมากขึ้น

จึงกลายเป็นการเล่นเต้นรำพื้นเมืองไป ดนตรีที่ใช้ก็มีไวโอลิน หรือก็ต้า เล่น ทำนองเพลง มีข้องและกลองมลายูคุมจังหวะ เพลงที่ใช้เป็นเพลงพื้นเมืองแบบ สากลจังหวะคล้ายๆแชมบ้า เนื้อร้องมักเป็นภาษามลายู เพลงหนึ่งๆ ก็มีลีลาการ เต้นผิดแผกกันไป ทำนองที่เต้นนั้นเดิมที่ก็ดัดแปลงมาจากการเต้นของชาวโปรตุ-เกสเบ็นพื้น การเต้นรองเง็งจึงมีลักษณะคล้ายฝรั่งมาก คือ มีการขยับเท้าและ สะโพกแบบตะวันตก ใช้แขนและมือประกอบแบบชาวฮินดบ้างก็มี บางที่ก็มี การร้องเพลงเกี่ยวกันระหว่างเต้นด้วย โดยมากนิยมเต้นกันเป็นคู่ ๆ โดยมิได้มี การแตะเนื้อต้องตัวกันเลย สมัยใหม่นี้ หากมีการแตะเนื้อต้องตัวกันบ้าง ก็เพียง

### เต้นซำเปญ

เป็นศิลปการเต้นรำที่มาจากชาวอาหรับ ชาวมลายูรับไว้และผ่านต่อมายัง ชาวไทยมสลิม ไม่มีผู้นิยมมากเท่ารองเจ็ง ทั้งในมลายและในสี่จังหวัดภาณิตันานๆ







The Sapin Dance

en เทมสมมปญ

จึงจะมีสักครั้งหนึ่ง โดยมากเบ็นการแสดงอวดฝีเท้ากันในงานมงคล เช่นงาน แต่งงาน ไม่ได้ถือเบ็นการเต้นรำเพื่อการสมาคมระหว่างหญิงชายเช่นการเต้น รองเจ็ง ผู้แสดงนิยมใช้ชายล้วน บางแห่งใช้เครื่องดนตรีทำนองเพลงและจังหวะ ตามเพลงมลายูสากล แต่บางแห่งเช่นที่อำเภอสุโหงโกลก ใช้กลองทั้งวงดีเบ็น จังหวะพร้อม ๆ กันก็มี.

### รำกริง

เป็นศิลปิการต่อสู้ชนิดหนึ่ง ใช้กริชเป็นอาวุธ ใช้กริชมือเดียวก็ได้ สองมือ ก็ได้ตามณัด เดิมนายทหารเท่านั้นที่ใช้กริช ส่วนพลทหารใช้มือเปล่า (เรียก ว่าศิละ) มีการร่ายรำใหว้ครูก่อนต่อสู้เช่นเดียวกับมวยไทยหรือการต่อสู้ชนิด อื่น ๆ ปัจจุบันนี้รำกริชหาดูได้ยากมาก นิยมมีในโอกาสพิเศษเท่านั้น เช่น เล่น ถวายหน้าพระที่นั่ง หรือต้อนรับแขกสำคัญของบ้านเมือง ลักษณะการร่ายรำ, การใหว้ครู ก็กระเดียดไปทางการร่ายรำของชาวบาหลี ดนตรีที่ใช้ก็มีปีแขก กลองมลายู ๒ ใบ และฆ้อง ทำนองเพลงนั้นฟังดูไม่เป็นเพลงอะไร มีแต่จังหวะ ช้าและเร็วเปลี่ยนไปตามลักษณะการร่ายรำและการต่อสู้ การต่อสู้นั้น นอกจาก จะใช้กริชแล้วค่ต่อส์ใช้แขนขาได้ตามสะดวกอีกด้วย.

(หมายเหตุ :- กริชเป็นมืดเหน็บสองคม ด้ามทำด้วยงา, ไม้ หรือเขา ใบมืด เป็นเหล็กเนื้อเหนียว)





#### ภาคอีสาน

ชาวอีสาน ตามปรกติมิใช่เป็นช่างพื้อนเช่นชาวเหนือ แต่เจ้าบทเจ้ากลอน หรือที่เรียกว่าเป็นนักแอ่วเต็มตัว ว่างจากงานแล้วก็มักหยิบแคนมาเป่าหรือคืดซึ่ง คนที่ร้องได้ก็ร้องคลอหรือร้องสลับคนตรีไป อย่างไรก็ดี เราได้แบบฉบับการรำ มา ๔ อย่าง คือ หมอลำ, รำสาก, พื้อนผู้ไทย และรำโทน มีท่ารำที่ยืนพื้นคือ แอนตัว แล้วโยกไปมา ใช้แขนทั้งลำแขนวาดผ่านหน้าไปมา มือก็ไม่จืบเช่น ละคร เวลาก้าวไปตามจังหวะก็มีการกระแทกกระทั้นตัว คืดขา ขยับเอวขยับใหล่ ไปด้วย ไม่มีลีลาเนิบนาบอ่อนข้อยเช่นพื้อนทางเหนือและแบบละครรำ แต่สนก สนาน ทั้งแปลกตาไปอีกแบบหนึ่งทีเดียว การรำแบบนี้ เรียกว่ารำแบบเชิ้ง-บุญบ้องไฟ มักมีในงานใหญ่ประจำปีที่เรียกว่า บุญบ้องไฟ ก่อนรำเขาจะจุดจรวด ทำตัวยไม้ไผ่ เวลาจรวดพุ่งขึ้นสูง ก็แสดงความดีใจด้วยการดีด, สี, ตี, เป่า และการรำดังกล่าวนี้.

#### รำโทน-รำวง

เข้าใจว่ารำโทนแพร่หลายในเมืองนครราชสีมาก่อนแหล่งอื่น วิธีรำ คือ รำ เป็นคู่ ๆ เดิมที่ไม่มีการร้องประกอบ ใช้เสียงโทน มีฉิ่ง ฉาบเล็ก และกรับกำกับ จังหวะตลอดเวลา การร่ายรำก็ใช้แบบง่าย ๆ ตามสบายแบบคนรำไม่เป็น บางที่ ก็มักตั้งหลักรำโยกย้ายลำตัวไปมากันเป็นคู่ๆ ที่รำล้อวนเวียนกันเป็นวงก็มี เช่น เดียวกับการรำฟื้นเมืองทั้งหลายไม่มีการถกเนื้อต้องตัวกันเลย ได้แต่เกี้ยวกัน ด้วยสายตาเท่านั้น เดิมนิยมรำกันเป็นคู่ ๆ รวมกันเป็นหมู่ เวียนไปตามบ้านต่าง ๆ ของคนรู้จักและคุ้นเคยในหมู่บ้านของตนในวันตรษสงกรานต์ ต่อมาก็นิยมแต่ง คำและทำนองเพลงประกอบการรำกันเป็นที่สนกในหม่หนุ่มสาวคราวที่พบปะกัน เป็นครั้งคราว ต่อมากรมศิลปากรได้แปลงรูปเป็นรำวง วางท่ารำเบ็นมาตรฐาน ไว้ประจำเพลงที่แต่งใหม่ทุกเพลง ส่วนเพลงเก่า ๆ ทำนองติดหู เช่น ตามองตา, ยวนยาเหล ฯ ล ฯ ผู้รำยังนิยมใช้ท่าตามถนัดอยู่เช่นเดิม

Centre for the Arts





ไทนนั้นทำด้วยดินเผาเบ็นส่วนมาถ ชนิดที่ทำด้วยไม้เจาะเบ็นโพรงนั้น มีน้อยมาถ.

### เต้นสาก-รำลาวกระทบไม้

รำสาก หรือที่เรียกว่าเต้นสาก เบ็นการเล่นฟื้นเมืองของชาวสรินทร์มา ช้านานแล้ว นิยมเล่นเวลาเทศกาลต่าง ๆ อุปกรณ์สำคัญที่ใช้ได้แก่สากตำข้าว ยาวประมาณสองเมตรครึ่ง สองยัน สากชนิดสั้นขนาดเมตรครึ่งอีกสองอัน สาก ชนิดสั้นทั้งสองอัน ใช้เป็นฐานรองสากทั้งสองอัน มีผู้เคาะจังหวะสองคนด้วย การกระทบสากอันยาวทั้งสองอันตามจังหวะเพลงที่ใช้รำ ผู้รำหญิงชายก็รำกัน เป็นคู่ๆตามกันเป็นวงรอบสากแล้วรำเรียงกันเป็นคู่ๆมาที่สากอีก พอถึงจังหวะ ที่สากสองอันแยกออกจากกันก็สอดเท้าลงไปที่ละคนจนครบทกคู่ เบ็นโอกาสที่ จะประชันผีมือกันและเป็นการยั่วเข้ากันด้วย ผู้กระทบสากมักเป็นชาย หากผู้เต้น เป็นหญิงเต้นพลาดจังหวะผู้กระทบสากก็จะกระทบเพียงเบา ๆ หากผู้พลาดพลั้ง เป็นฝ่ายชาย ผู้กระทบมักจะแกลังกระทบเอาแรง ๆ

ท่าที่รำก็นิยมแบบง่าย ๆ ตามถนัด เช่นท่าชักแบ้งผัดหน้า จังหวะทำนอง เพลงก็มีสามแบบ คือ จังหวะเร็ว, จังหวะช้ำปานกลาง และจังหวะช้ำที่สด จังหวะช้ำปานกลางและช้ำที่สุดนั้น มีลีลาการรำที่ค่อนข้างยากและเหมาะสำหรับ ผู้ชำนาญการรำเท่านั้น จังหวะเร็วเป็นจังหวะที่รู้จักกันแพร่หลายที่สุด ทำนอง ดนตรีก็ฟังง่ายและสั้น ที่นิยมก็มีทำนองคล้ายพม่ารำขวาน เครื่องดนตรีที่ใช้ มีป่ในหนึ่ง และโทนกำกับจังหวะอีกสองใบ ก่อนจบการรำก็มักมีตัวตลกออก มาทำท่ากะนองต่าง ๆ

รำลาวกระทบให้ที่นิยมกันมากปัจจุบันนี้ กรมศิลปากรได้ดัดแปลงมาจาก รำสากนี่เอง โดยปรุงแต่งกระบวนการรำให้สวยงามเป็นแผนขึ้นมา เพลงก็ใช้





The Mo-Lam

ra Gan**H1001**na entre for the Arts

### พื่อนผู้ใทย

พื่อนผู้ไทย หรือที่ออกเสียงเพื่อนมาเบ็น "พูไทย" (อย่างเดียวกับผู้ชาย ออกเสียงเพี้ยนมาเป็นพูชาย และผู้หญิงเป็นพูหญิง) นั้นเป็นการพื้อนรำที่ใช้ ต้อนรับอาคันตุกะที่มีเกียรติ มีร้องอวยพรและรำสลับกันไป มักนิยมใช้ผู้รำ จำนวนมาก ๆ เป็นกระบวนใหญ่ มีกระบวนกลองน้ำมาก่อน กระบวนกลองนี้ ต้องประกอบด้วยกลองหลายขนาด เช่นกลองเล็ก กลองยาว บางอย่างใหญ่ขนาด คนหาม บางอย่างก็เล็กโยนได้ คนที่ที่ก็แสดงท่าทางพลิกแพลงต่าง ๆ โดยใช้ ส่วนต่าง ๆ ของร่างกาย เช่น เข่าบ้าง ศอกบ้าง กำบั้นบ้าง สนเท้าบ้าง มีฉึ่ง, ฉาบ, ฆ้อง, กรับ คมจังหวะ แต่ใช้แคนเล่นทำนองยืนพื้นอย่างเดียว

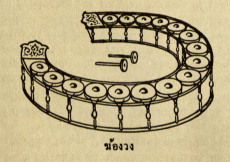
เสื้อผ้าเครื่องประดับและการแต่งผมก็ผิดกันไปแต่ละจังหวัด เช่น จังหวัด นครพนมนิยมโพกผ้า ชาวอุดรนิยมเกล้ามวยสูงติดดอกไม้ แต่เสื้อผ้ามีลักษณะ เหมือนกันอยู่อย่างหนึ่งคือ ใช้เสื้อแขนกระบอกสีต่ำ ใส่กระดุมเป็นเหรียญเงิน จริงๆ สวมชิ้นยกที่เชิงยาวกรอมเท้า ใส่เล็บมือเป็นกรวยยาวมากทั้งสิบนั้ว สวม เครื่องประดับเงิน โดยเฉพาะสร้อยคอพอกไว้หลายสาย ที่ปลายเล็บมีพู่เล็กสีสด ติดอยู่ สวยสะดุดตา ท่ารำนั้นก็คล้ายกันกับหมอลำ มีกรีดนั้วกรายไหล่ บางที ก็มีท่ากระเดียดมาเป็นละครรำบ้างเหมือนกัน.

#### หมอลำ

หมอลำนั้น เดิมที่เป็นชื่อเรียกการขับลำเป็นทำนองหรือแอ่วของภาคอีสาน แต่อย่างเดียว มักขับเป็นชาดกต่าง ๆ ต่อมามีการเป่าแคนคลอเวลาร้องแก้กัน บ้าง หรือเวลาเล่านิยายโบราณบ้าง ต่อมาก็เพิ่มการเต้นการรำประกอบการขับลำ เกี้ยวกัน จนกลายเป็นเรื่องของหนุ่มสาวทำนองลำตัดไป

การแต่งกายก็เช่นเดียวกับลาวสาขาอื่น นิยมใส่เสื้อกระบอกสีดำ นุ่งถุง ถลกข้าง ๆ ขึ้นสูงเหนือเข่า มีเครื่องประดับ มีกำไลมือ กำไลเท้า ทำด้วยเงิน ผมเกล้าเป็นมวยสูง มีดอกไม้ประดับ หรือปล่อยผมสยายทัดดอกไม้ก็ได้. Indira Gandhi Mi

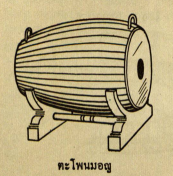
entre for the Ar



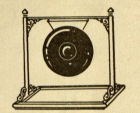








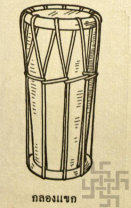




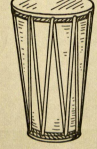
ฆ้องโหม่ง

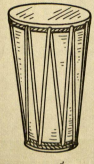


dira Gandhi Nationa Centre for the Arts





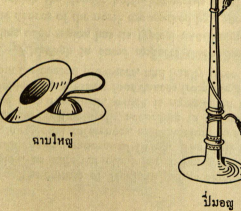




กลองเส็ง



กลองยาวอย่างเล็ก















# ศิลปการพ้อนรำพื้นเมืองของไทย

รวบรวมโดย หม่อมดุษฎี บริพัตร ณ อยุธยา วาดภาพโดย ขุมพล ตรีครุพพันธ์

> พิมพ์ที่ บริษัท ประชาชน จำกัด (แผนกพิมพ์) ๓๕ ชอยพิพัฒน์ ถนนสิถม พระนคร โทร. ๑๒๐๒๒ นายทรงเกียรดี เมณฑกา ผู้พิมพ์ผู้โขมณา ๒๕๐๒

